
2.5  カントの宇宙論的理念の体系 

77 

 現象世界に必然偶然と自由とがある  その 6 

                「蝶の雑記帳 139」の 6 

 

２.5 カントの宇宙論的理念の体系 

Ⅳ 「現象の現実的存在に関して現象一般の依存の全体性に

関する宇宙論的理念の解決」 

 この表題は、ここまでの議論をまとめ、現象の全体性に関

して宇宙論的理念を決定づけて示す、と告げている。つまり

この項は、ここまでカントが展開してきた哲学的な世界観に

全体性を与えるように整理したものと見てよいだろう。重要

な論点のくりかえしがあるだろうが、正確を期し要点を確認

するためにも、カントの言っていることをまた引用しながら

考えよう（Ⅲ.3ηで示したわたしの考えは、措いておこう）。 

 

 この項は次のように語り出される。 

(O1)――我々は前項[Ⅲ]において、感覚界における変化を

考察した。そしてそれは力学的系列をなすものとしての

変化であった。この系列においては、いかなる変化もその

原因としての他の変化に従っているのである。しかし状

態のかかる系列は、今度の場合には一切の変化の最高条

件であり得るような或る現実的存在、即ち必然的存在者

に達するために手引きとして我々に役立つにすぎない。

この項で論及するのは、無条件的原因性ではなく
．．．．．．．

、実体そ
．．．



78 

のものの無条件的実在
．．．．．．．．．．

である。それだから我々がここで

問題にするところの系列は、実に概念の系列であって直

感の系列ではない、直感の系列においてなら、一つの直感

が他の直感の条件をなすだけである。 

 しかし次の二条件は極めて明白である、即ち―- 現象

の総括[自然]における一切のものは変化を免れ得ない、従

ってまたその現実的存在に関して条件付きである、それ

だから凡そかかる依存的な現実的存在の系列においては、

無条件的な項、即ちその実在が絶対的に必然的であるよ

うな項は決して存在し得ない、―- それだからもし現象

が物自体であるとするならば、現象の条件と現象付きの

ものとが常に直感の同一系列に属するのは必定であり、

従ってまた感覚界における現象の現実的存在の条件とし

ての必然的存在者なるものは決して存在し得ないだろう、

ということである。 

 第Ⅲ項でわたしは、カントの認識理論の「人間の認識能力

は、現象の範囲に限られ、無条件的なあるいは絶対的な原因

性に到達することはできず到達をめざすことしかできない」

という核心を採用して、物自体という考えを放棄する立場に

立って、番号づけをして要約を記した。カントの文章(O1)で

細い実線を引いたところは、そういう見方に相当する。 

 しかしカントは、(O1)で波線を引いた文章のような考え方

を導入して、実線を引いた文章の表わす考えを超え出て、現

象とは異なる物自体があると主張しようとする。すなわち、



2.5  カントの宇宙論的理念の体系 

79 

感覚界における発端も終端もなく連鎖をなす直感の系列で

はなく、それとは異質の概念の系列を提唱しようとする。 

 

 カントは、直感の系列をなす現象の限界の外に「物自体」

のある可想的な領野を考えて、 

(O2)―― …一つの状態をその原因から導来し、或いは実

体そのものの偶然的な現実的存在を必然的原因から導来

すること（をめざす）。（そうすれば、）条件は、条件つ

きのものと共に経験的系列をなすことを必ずしも必要と

しない（と考える）。 

 すると、我々が当面している見かけだけのアンチノミ

ーには、それから脱出する一つの道が開かれている（と主

張する）。それは―- 互いに矛盾するこの両命題は、それ

ぞれ異なった関係において同時に真であり得る、という

ことだ（と主張する）。（そうすれば、）感覚界における

一切のものは偶然的であり、従ってまた常に経験的に条

件付きの実在性しかもたないにも拘わらず、系列全体に

ついては非経験的な条件、即ち無条件的に必然的な存在

者が考えられるのである（と言いえる）。かかる必然的な
．．．．．．．

存在者は可想的条件である
．．．．．．．．．．．．

から、経験的系列の項として

この系列に属するものではない（だろう）、この必然的存

在者は、全感覚界をそっくりそのままに、―- 経験的系列

の全項を通じて経験的に条件付きの現実的存在のままに

しておくだろう。それだから、無条件的な現実的存在を根



80 

底に置くこのような仕方は、前項で述べた（自由の）経験

的に無条件的な原因性とは次の点で異なっている。即ち

自由にあっては、物そのもの[自由な原因としての人間]は

原因(現象的実体)として条件の系列に属し、この物の原因

性だけが可想的なものと考えられたのであった。ところ

が今度の場合には、必然的存在者（超世界的存在者）は、

まったく感覚界のそとで可想的なものと考えられなけれ

ばならない、こうしてのみ必然的存在者は、一切の現象の

偶然性および依存性の法則に従うことを免れるのである。 

と考えようとする。 

 そして、理性の統整的原理が次のように表現される。 

(O3)――すると理性の統整的原理は、我々の当面の課題に

関しては次のようなものになる。感覚界における一切の

ものは、経験的に条件付きの実在性をもっている、―－ 

感覚界においては、いかなる性質も無条件的必然性をも

たない、―- 我々は条件の系列に含まれているどんな項

についても、その経験的条件を可能的経験に求めまたで

きるだけこれを尋ねなければならない、―- なんらかの

現実的存在を、経験的系列のそとにあるような条件から

導来したり、或いは現実的存在を系列そのものにおいて

絶対的に自存すると見なしたりする権利を我々に与える

ようなものはまったく存しない、とはいえ条件の全系列

がなんらかの可想的存在者のうちにその根拠をもち得る

ということは（それだからかかる可想的存在者は、一切の



2.5  カントの宇宙論的理念の体系 

81 

経験的条件に拘束されない、むしろ一切の現象を可能な

らしめる根拠を含んでいるのである）、これによって否定

されるのではない、―- これがこの場合における理性の

統整的原理である。 

 

 カントは、(O1)～(O3)で、現象とはまったく異なる物自体

を提起したのと似た考え方で、現象界における現実的存在は

いわば偶然的な存在者にすぎないとし、その偶然的存在に必

然的原因を付与する必然的存在者を定立しようとする。しか

も、その必然的存在者は、可想的でありながら（あるいは可

想的だから）経験的系列の外にあって、どんな条件にも拘束

されない超世界的存在者のように想定する。すなわち、その

可想的存在者は、条件の全系列の根拠となりえ、どんな条件

にも拘束されない世界を超えた必然的存在者である、と考え

ようとするのである。この考え方は、ここまでわずかずつ論

理の跳躍を重ねてついに到達したものだが、わたしには、カ

ント自身が戒める超越的なものだと思われる。「カントはこ

っそりと神を再登場させている」とするニーチェの感想は、

(O1)～(O3)のような論じ方から生じたのだろう。 

 ところがすぐに、次の段落でカントは、 

(O4)――こう言ったからとて私は、或る存在者の無条件的

に必然的な現実的存在を証明したり或いは感覚界におけ

る現象の実在に対するまったく可想的な条件の可能をこ

の証明の上に確立する積りはない。むしろ私は理性に制



82 

限を加えて、理性が経験的条件という手引きを捨て去っ

たり、或いは具体的に示され得ない超越的
．．．

な説明根拠の

なかへ迷い込んだりしないように配慮すると同時に、 

（原文では改行されないが、文脈は転調するので行を改める） 

他方では悟性のまったく経験的な使用の法則にも制限を

付して、この法則が物一般の可能を決定したり、また可能

的なものはたとえ現象の説明には使用せられ得ないにせ

よ、それだからといってこれを不可能であると断定した

りすることのないように気をつけるだけである。 

要するに私が上述したことによって示そうとしたのは、

―- 一切の自然物とその一切の(経験的)条件との全般的

な偶然性は、たとえまったく可想的にもせよしかし必然

的な条件を我々の意志に基づいて前提することと十分に

両立し得る、したがってこれらの両主張の間には真の矛

盾というものはあり得ない、それだからまたこれらの主

張は双方共に
．．．．

真
．
であり得る
．．．．．

、ということにほかならない。

かかる絶対に必然的な悟性的存在者は、それ自体不可能

であるかもしれない、しかしこの存在者は不可能である

ということは、感覚界に属する一切のものの全般的な偶

然性や依存性からは推論できないし、また感覚界におけ

る系列のいかなる項をも―- それが偶然的なものである

限り、―- 最高の項とみなしてそこで停止することなく、

飽くまで世界のそとに原因を求めることを建前とする原

理からも、とうてい推論せられ得るものではない。理性は、



2.5  カントの宇宙論的理念の体系 

83 

経験的に使用される場合には自分の本来の道を行き、先

験的に使用される場合にはまた自分の特殊な道を歩むの

である。 

と言う。この(O4)の論述は、相容れがたい考えをなんとか両

立できるように複雑に屈曲して説いて、明快さを欠く。この

晦渋さがニーチェをいらだたせたにちがいない。わたしには、

(O1)～(O3)の推論で超越をしたのではないことをなんとか弁

解しようとしているように聞こえてしまう。 

 

 この項の表題は「・・・宇宙論的理念の解決」だったが、

その解決は(O1)～(O4)の論述でなされた、と考えているので

ある。つまりカントは、自分の哲学体系に「可想的」な「理

念の領野」を導入架設することが「宇宙論的理念の解決」に

なると考えていて、最後の仕上げ部分が(O1)～(O4)なのだ。 

 

 (O1)～(O4)に続いて、その論述をふりかえって、次の文章

が置かれる。 

(P1)――感覚界は、もともと現象しか含んでいない、しか

し現象は単なる表象であり、そして表象には常に感性的

条件が付せられている。我々はここで物自体を我々の対

象としているのではない、従って我々が経験的系列のな

かの一つの項から―- この項がどのようなものであるに

せよ、―- 感性の連関のそとへ跳躍する権利をもちえな

いのは当然である。もしそのようなことをしたら、単なる



84 

表象をあたかも物自体であるかのように見なすことにな

るだろう。物自体ならば、現象の先験的根拠とは無関係に

実在するだろうし、また我々が物自体の現実的存在なる

ものの原因を経験的系列のそとに求めようとすれば、

我々はかかる先験的根拠を棄て去ることになるだろう。

偶然的な物についてなら、確かにそういう結果にならざ

るを得ないだろうが、しかし物の単なる表象については

そうはいかない。表象の偶然性はそれ自身現象にすぎな

いし、またかかる偶然性が関係し得るのは、現象の規定す

るところの背進、換言すれば経験的背進に他ならないか

らである。ところでもともと現象だけしか含んでいない

感覚界について、その可想的根拠を考えてみたり、またこ

の根拠を現象の偶然性に無関係であると考えたりするこ

とは、現象の系列における無制限な背進とも、また現象の

全般的偶然性とも矛盾するものではない。これがかかる

見せかけのアンチノミーを解決するために、我々のなさ

ねばならぬ唯一のことであった、そしてこのことは上述

の仕方でしかなされ得なかったのである。およそ条件付

きのもの（現実的存在に関して）に対する条件が常に感性

的なものであり、またそれだからこそ経験的系列に属し

ているとすれば、かかる条件そのものもまた条件付きの

ものである（第四アンチノミーの反対命題が明示してい

るように）。そうすると無条件的なものを要求する理性が

陥いったところの矛盾は、矛盾のままで存在せねばなら



2.5  カントの宇宙論的理念の体系 

85 

ないか、それとも無条件的なものは(経験的)系列のそとに、

即ち可想的なもののうちに置かれねばならないか、二つ

のうちのいずれかであるということになる。なお可想的

なものの必然性は、経験的条件を必要とするものでもな

ければ、またそれを許すものでもない。従ってこの必然性

は、現象に関して絶対に必然的である。 

 

 (P1)は、(O1)～(O4)で考えたことを別の表現で念押しする

文章だ、と言うことができる。カントは、現象界の外にある

とする物自体に対応させて、（物自体と同じく）現象の外に

可想的な原因性が存在すると想定する。そして、現象におい

て条件付きの物を規定する条件をさかのぼって追求する背

進が完結せず、現象界の物の存在は“偶然的”なのに対して、

現象の外の可想的な原因性は無条件的だと考えようとする。

現象とはちがうところに物自体があるとし、同様に現象界の

外に可想的な原因性を想定し、その原因性は条件づけられた

ものではなく無条件的なものだとするのである。 

 現象を単なる表象と呼び、意味深長に聞こえる物自体とい

う言葉と対比させて始まる文章は、その修辞によって、人間

が現実に経験できる事物事象を軽いものと見なすように働

く。しかし、冷静に判断すれば、ここに書かれていることは

カントの要請である。わたしには、それを納得して了解する

ことができない。この考え方についていけない。 

 この項の最後には次の文章が置かれている。 



86 

(P2)――まったく可想的な存在者を認めたからといって、

そのために理性の（感覚界における現実的存在の条件に

関する）経験的使用が影響を蒙るということはない。むし

ろこの経験的使用は、経験的条件の全般的偶然性という

原理に従っていっそう高い―- とは言え、やはり経験的

な条件へ向かって背進を続けるのである。しかしこの統

整的原則も、（目的に関する）理性の純粋使用が問題にな

る場合には、経験的系列のうちには見いだされないよう

な可想的原因を想定することを不可能にするものではな

い。この場合に可想的原因は、感性的系列一般を可能なら

しめるまったく先験的な、そして我々には知られていな

いような根拠を意味するにすぎないからである。またこ

の根拠の現実的存在―- 換言すれば、感性的系列の一切

の条件にかかわりなく、しかもこの条件に関して無条件

的(絶対的)に必然的であるような現実的存在は、感性的系

列の無際限な偶然性にいささかも矛盾するものではない、

従ってまた経験的条件の系列において決して終結するこ

とのない背進とも矛盾しないのである。 

 最後に置かれた(P2)は、消極的な言いまわしで、何かを積

極的に主張する文章というよりも、むしろ、言いすぎたとこ

ろを弱める調子を帯びている。先ほど言ったように、わたし

が納得できない理由がここには潜んでいるだろう。カントが

積み上げてきた論述は、カントが確信して強く主張しようと

していることではない、と考えるべきだろうか。 



2.5  カントの宇宙論的理念の体系 

87 

 

 

2025 年 11 月朔風払葉        海蝶 谷川修 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



88 

 


